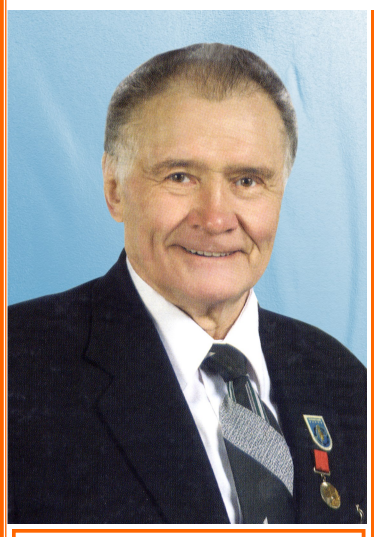




ANDRONADIO ROBORO RUNDANOI RUN

Газета Детской модельной библиотеки МБУ ЦБС «Купинского района» Выпуск № 7 (13) / июль / 2023

## Бог наградил меня именно русским языком!



Петр Павлович ДЕДОВ

### Верю: будет и на нашей улице праздник

«Когда стал взрослым..., меня неудержимо потянуло рассказать обо всём, что знал и видел,- как бы исповедоваться, снять с души накопленный груз. Писал, как и большинство начинающих, сначала стихи, но скоро перешел на прозу: в стихах стало тесно. И вот, когда стал глубже вдумываться в слова, пришло озарение: какое же это великое счастье, что Бог наградил меня именно русским языком! И как жаль, что сейчас многие слова уходят из нашей речи, умирают и заменяются безликими понятиями, а то и иностранной тарабарщиной», - это строки из лирической миниатюры Петра Павловича Дедова «Русская доля».

Влюблённый в родную речь, он всю свою сознательную жизнь собирал русские пословицы и поговорки, меткие выраженья, присловья, частушки, присказки, былички, побасёнки, притчи, легенды, народные песни—всё, что на протяжении веков породил наш самобытный и удивительно талантливый народ. Ими насыщенны многие его произведения.

Используя многозначность, как казалось, обыкновенного русского слова Петр Павлович улавливал и показывал нам его оттенки для создания определенной атмосферы, передачи эмоциональной окраски, характеристики героев.

Отражение русской языковой картины мира в произведениях П. П. Дедова, функциональную специфику слов, умение употреблять слово во всей его полноте значения изучают сейчас юные лингвисты-исследователи. Их публикации в нашей газете.

Надежда МАРТЫНОВА

#### Читайте в этом номере

Надежда МАРТЫНОВА Когнитивная лингвистика: наука о невысказанном Русская языковая картина мира Ирина НЕРТИКОВА Мария МАРТЫНОВА Олеся ПЛОТОНЕНКО Влада САМОЙЛОВА

Петр Павлович Дедов: мир, отражённый в языке автора Елизавета СОБОЛЕВСКАЯ Возрождение и перерождение заложено в нас самих

### Когнитивная лингвистика: наука о невысказанном



Чему бы мы ни учились, мы вряд ли сможем обойтись без языка. Но язык — не только инструмент для передачи информации или ключ к процессам познания: он отчасти сам формирует ту реальность, которую мы познаем. Взаимодействием языка и познания занимается когнитивная лингвистика.

Когнитивная лингвистика - новое направление в гуманитарных исследованиях. Мы занимаемся изучением концептов, которые выбрали самостоятельно для исследования методами когнитивной лингвистики (дефиниционный анализ, компонентный анализ, анализ парадигматической сочетаемости, этимологический анализ и т.д.). Под руководством наставника мы изучаем фрагмент картины мира, связанный со «своим» концептом, в языковом сознании выбранной для изучения аудитории (свой класс, параллель, школа). Таким образом мы составляем словарь концептов современного русского языка, объясняя соответствующий фрагмент концептуальной картины мира.

Термин «когнитивный» от латинского слова cognitio - знание, познание означает «познавательный»

Концепт – результат столкновения словарного значения... с личным и народным опытом человека. (Лихачев 1997: 281).

Концепт – это как бы сгусток культуры в сознании человека, то, в виде чего культура входит в ментальный мир человека. И, с другой стороны, концепт – это то, посредством чего человек – рядовой, обычный человек, не творец культурных ценностей – сам входит в культуру, а в некоторых случаях влияет на нее (Степанов 1987: 10).

В основе когнитивной лингвистики лежит убеждение о том, что язык теснейшим образом связан со всеми мыслительными и познавательными процессами человека, с запоминанием, с извлечением данных из памяти, с передачей сведений от одного мозга к другому. И языковой компонент в этом сложном комплексе — всего лишь один из многих. Поэтому когнитивная лингвистика открыта для контакта с соседними науками — психологией, нейрофизиологией, философией, искусственным интеллектом.

Совокупность представлений о мире, заключённых в значении разных слов и выражений языка, складывается в некую единую систему взглядов и предписаний, которая изучается в качестве обязательной всеми носителями языка. Представления, формирующие картину мира, входят в значения слов в неявном виде, так что человек принимает их на веру, не задумываясь. Пользуясь словами, содержащими неявные смыслы, человек, сам того не замечая, принимает и заключённый в них взгляд на мир. Владение языком предполагает владение концептуализацией мира, отраженной в этом языке. Поскольку конфигурации идей, заключенные в значении слов родного языка, воспринимаются говорящим как нечто само собой разумеющееся, у него возникает представление, что так вообще устроена жизнь.

Надежда МАРТЫНОВА



# Русская языковая картина мира - видение мира, отражённое в русском языке

Ключевые для русской картины мира концепты заключены в словах, которые называют **линвоспецифичным** — для них трудно найти лексические аналоги в других языках, они хуже переводятся на иностранные языки. При этом часто в языке наряду с л**ингвоспецифичным** словом имеется его «нейтральный» синоним — и он достаточно точно переводится на другие языки.

Ключевыми идеями, или сквозными мотивами, для русской языковой картины мира являются, в частности, слова, в которых отражена оппозиция «высокое – низкое», «внутреннее – внешнее»: быт – бытие, радость - удовольствие... Многие отмечают особую черту русского национального характера - тенденцию к крайностям.

«Слабый да трусливый на переселение не пошел, а опять же двинулся сюда народ отчаянного сердца и вольной души»



Свойственное русскому языку представление о взаимоотношениях человека и общества, о месте человека в мире в целом, и в частности в социальной сфере, нашло отражение в синонимической паре свобода - воля.

Эти слова нами воспринимаются как близкие синонимы. Так ли это? Существуют ли между этими словами концептуальные различия? Насколько они глубоки? С этими предположениями мы приступили к исследованию.

Слово свобода в общем соответствует по смыслу своим западноевропейским аналогам. А слово воля — специфическое русское понятие. «Вырваться на волю» - покинуть регламентированный распорядок. Воля издавна ассоциировалась с бескрайними степными просторами, «где гуляем лишь ветер... да я». Свобода ассоциируется, скорее, с жизнью в городе. Название городского поселения слобода этимологически тождественно слову свобода, в слободе жизнь связана с нормой, законностью, правопорядком. «Что есть свобода гражданская? Совершенная подчиненность одному закону, или совершенная возможность делать всё, чего не запрещает закон»,- писал В. А. Жуковский. О человеке, бывшем в заключении мы говорим, что он вышел на свободу. Но если он совершил побег, мы, скорее скажем, бежал на волю. Свобода соответствует нормативному представлению? А воля предполагает отсутствие вообще каких-либо ограничений? Свобода означает моё право делать то, что мне представляется желательным? Но это моё право ограничивается правами других людей. Воля вообще никак не связана с понятием права? Важно отметить, что в современной речи употребление слова воля в рассматриваемом значении практически не используется. В современном значении оно относится к одной из сторон внутренней жизни человека, связанной с его желаниями и их осуществлением: сильная воля.

Ирина НЕРТИКОВА

## Петр Павлович Дедов: мир, отражённый в языке автора

Почему не говорят французский человек? английский человек? Именно ясност ь хочет ся внест и в понимание концепта «русский».

-----

Почему мы так говорим: русский человек?

Наша задача как юных исследователей обнаружить те представления о мире, которые русский язык даёт говорящему на нём, то есть заставляет видеть мир, думать, чувствовать именно так, а не иначе, увидеть отражение «русской души» в лексическом составе русского языка.

У носителей русского языка языковая картина мира формируется системой ключевых концептов и связывающих их инвариантных ключевых идей (так как они дают ключ к пониманию).

Владислава САМОЙЛОВА



«Иду, думаю: сколько у нас, у русских людей, было добрых традиций, обрядов, народных празднеств, а что осталось?»

П. П. Дедов «Родительский день»

Слова правда и истина в русском языке обозначают две стороны одного и того же общефилософского концепта: истину знает только Бог, а у людей у каждого своя правда. В суде свидетели клянутся говорить правду, суд стремится выяснить истину, чтобы затем судить по правде. Свидетели могут говорить только правду, а не истину, ведь истина – это то, что никто из людей не знает, это то, что должен установить суд. Но судить следует по правде, поскольку именно правда связана с представлением о законе и норме. В древнерусском – правда и означало, в первую очередь, закон. Что важнее для русского языкового сознания: правда или истина? Из семантики сочетаний мы видим: познать истину (где источник?) и узнать правду (у кого-то). И. С. Тургенев писал: «Истина не может доставить блаженства ... Вот правда может. Это человеческое, наше земное дело... Правда и Справедливость! За Правду и умереть согласен». Истина выше? Правда приземлённее? Правда ближе человеку? Правда указывает на практический аспект, а истина – на теоретический?

Мария МАРТЫНОВА



Нас заинтересовало единое общефилософское понятие, отраженное в словах добро и благо. Добро находится внутри нас, мы судим о добре, исходя из намерений. Добро идет изнутри. Для того, чтобы судить о благе, необходимо знать результат действия. Можно делать людям добро (но не благо), поскольку это непосредственная оценка действия, безотносительно к результату. Но стремиться можно к общему благу. Люди могут работать на благо родины, на благо будущих поколений. Во всех этих случаях речь идет о более или менее отдаленном результате наших действий. Достоверно судить о том, что было благом, можно только после свершившегося. Для взгляда на мир, отраженного в русском языке, существенным оказывается противопоставление внешнего и внутреннего. Важным является, с одной стороны, «возвышенное» желание блага другим, а с другой – близкое человеческой жизни, связанное с его внутренним миром. Если добро выражает абсолютную оценку, то благо – относительную? В этом смысле, будучи свободным от утилитарного измерения, добро оказывается во всех отношениях важнее, чем благо? Оно одновременно и выше и ближе человеку?

Надежда МАРТЫНОВА

«Сколько раз умоюсь я горючими слезами от людской несправедливости , и сколько раз содрогнусь сердцем при виде бескорыстной и безграничной человеческой доброты, которая войдет в меня на всю жизнь, даст силы и веру в людей, поможет воспрянуть духом в самые горькие и черные мои дни ?»

П. П. Дедов «Светозары»

Чем определяется соотношение понятий долг и обязанность? Почему мы говорим возложить на кого-либо обязанности, но нельзя возложить долг? Мы говорим: «У него нет никаких обязанностей. Но нельзя сказать: «У него нет никакого долга». Для человека важно иметь чувство долга, прислушиваться к тому, что велит долг. Во всех этих контекстах слово обязанность не употребляется. Обязанности могут распределяться и перераспределяться, как можно распределять груз между людьми, которые должны его нести. Но нельзя распределять долг. Свою обязанность можно переложить на другого, но нельзя перепоручить другому человеку долг.

**Долг** метафоризируется как изначально существующий внутренний голос, указывающий человеку, как ему следует поступить, а **обязанность** понимается как груз, который необходимо переместить с места на место? **Долг** – это внутренний голос, который напоминает нам о высшем? **Обязанность** - нечто внешнее и утилитарное?

Олеся ПЛОТОНЕНКО

«Под благодатным солцем молодая трава на глазах поперла в рост , а мы уже воочию видели тот час , когда побежим наконец в луга...»
П. П. Дедов «Светозары»

### Возрождение и перерождение заложено в нас самих

Если об Англии говорят «Старая добрая Англия», подразумевая сохранение и соблюдение традиций, о Франции — «Прекрасная Франция!», имея в виду ту красоту и блеск страны, которою всегда она всегда славилась во всех проявлениях, то о России говорят: «Святая Русь», предполагая то, что Россия — страна, исторически ориентированная на духовную жизнь, страна, придерживающаяся традиционного уклада, страна, стоящая в основе на православных ценностях: искание добра, несение любви и правды.

Издавна русским считался тот, кто воспринял русскую систему ценностей, традиции, эстетику и др. Исторически русским считался тот, кто принял православие. Так, треть русского дворянства до Октябрьской революции была представлена татарами. А.С.Пушкин, его предки вообще были темнокожими! И это при том, что стихотворец считается самым главным русским (!) поэтом, впитавшим и описавшим русский быт, нравы, традиции того периода жизни России!

Для того, чтобы понять «загадочную русскую душу», надо немного познакомиться с истоками формирования национального характера русских: он формировался на основе исторических условий, географического положения страны, пространства, климата и религии.

Россия одарила нас огромными природными богатствами: внешними и внутренними: они неисчерпаемы. Правда, они далеко не всегда даны нам в готовом виде: многое таится, многое надо добывать. Но мы все, слишком хорошо знаем, что глубины наши (и внешние, и внутренние) обильны и щедры. Мы родимся в этой уверенности, мы дышим ею, мы так и живем с этим чувством, что нас много, и у нас всего много, что «на всех хватит, да еще и останется». При этом часто не замечаем ни благостности этого ощущения, ни сопряженных с ним опасностей. Это чувство дает нам ощущение душевной доброты, ласкового добродушия, спокойствия, открытости души, общительности. Русская душа легка, текуча, певуча и щедра.

Благодушен, легок и даровит русский человек. Может из ничего создать чудесное: грубым топором – тонкий узор, из одной струны извлечь грусть и удаль. И не он сделает, а как-то «само выйдет», неожиданно и без напряжения, а потом вдруг бросится и забудется.

Россия поставила нас лицом к лицу с природой, суровой и захватывающей, с глубокой зимой и раскаленным летом, с безнадежною осенью и бурной весной. Она погрузила нас в них и заставила нас жить их властью и глубиной. Она дала нам почувствовать разлив вод, бездонность омутов, зной засухи, бурелом ветра, хаос метелей и смертные игры мороза. И души русских людей глубокие, буреломные и бездонные научились во всем идти до конца и не бояться смерти, в том числе и духовной.

Еще один дар — это дивный, могучий, поющий язык. В нём богатство звуков, слов и форм, стихийность, и нежность, простота и размах, парение и мечтательность, сила, ясность, и красота. Все доступно нашему языку. В том числе и инфернальная лексика — не всегда умеем мы беречь наш язык и бережно растить его. Россия одарила нас бескрайними просторами, ширью уходящих равнин, вольно пронизываемых взором, ветром, зовущим в легкий, далекий путь. Просторы эти дают нашей душе ширину, вольность и легкость, каких нет у других народов. Русскому духу присуща духовная свобода, внутренняя ширь, осязание неизведанных, небывалых возможностей. Мы родились в этой внутренней свободе, мы дышим ею, мы от природы несем ее в себе. Но вместе с дарами несем и все ее опасности. Дары — способность из глубины творить. Опасности — тягу к безвластью, беззаконию, произволу и замешательству.



Считается, что русская культура началась всего лишь несколько веков тому назад. Духовная культура не исчерпывается культурой научной, напротив, от самоуверенного рассудка истинная культура разлагается и гибнет. Русская культура – это культура сердца, совести и чувства, культура служения, самоотречения и жертвенности, храбрости и подвижничества. Этой культурой строилась и держалась Россия. П.П. Дедов «Русская доля» Позже других народов мы приступили к разумному и научному оформлению своих, накопленных в духе, богатств. Россия – страна древней и самобытной духовной культуры, а в научной культуре Россия страна молодая.

Выдающийся русский философ Николай Александрович Бердяев основным признаком русского характера отмечал его противоречивость (двойственность) и ярко выраженную негосударственность русского народа. Именно противоречивость объясняет сложность понимания особенностей русской души и именно в понимании этой противоречивости находится разгадка загадки русской души.

Бердяев однозначно говорит: «Подойти к разгадке тайны, скрытой в душе России, можно, сразу же признав антиномичность России, жуткую её противоречивость».

Не ценит русский человек своего дара; не умеет извлекать его тяжким трудом, ждет вдохновения, часто не понимает, что талант без труда — соблазн и опасность. Проживает свой дар, проматывает свое достояние, катится вниз по линии наименьшего сопротивления. Ищет легкости и не любит напряжения: развлечется и забудет; начнет что-то грандиозное и бросит, хотя силы и ум есть. Не справляемся мы с бременем природной щедрости. Губит нас соблазн бесхозяйственности, беспечности и лени.

Духовная свобода дана нам от природы, а дисциплина — обязательное условие существования. Нет духовности без свободы, нет духовной культуры без дисциплины. Дисциплина без свободы мертва и унизительна, а свобода без дисциплины ведет к соблазну и разрушению. Иногда, кажется, что мы уже не выдерживаем соблазна вседоступности, не видим грани добра и зла. Не желая углубиться в понимание истины, безжалостно поломав и обесценив то, что было предложено учителями и родителями, не найдя ничего нового взамен, оказываемся в условиях вакуума — образовательного, духовного, эмоционального. Но человек не может жить в пустоте, он должен обязательно иметь опору. Отсутствие «почвы под ногами», порождает состояния неуверенности, потерянности, тревоги, депрессии. Тогда человек, ищущий легкости и не любящий напряжения идет по пути наименьшего сопротивления — создает себе иллюзию полноценной духовной жизни — псевлопенности.

Каждый из нас строит свою жизнь сам, очень определенным образом, опираясь на свой личностный стержень, свой потенциал, свои жизненные позиции, жизненные ценности и жизненные стратегии. Очень часто встречаются умные подростки, не желающие жить по правилам. Они перестают общаться с большинством, ведут себя намеренно вызывающе. Их отличительная черта в том, что они совершенно точно не хотят жить, как все, и как навязывает общественное мнение, но как именно хотят жить — не понимают сами. Им непонятен как конечный пункт их назначения, так и его промежуточные, поэтому идут они в никуда, туда же и приходят. Они считают себя другими, но не знают, какими именно. Не находят себе места в этом мире и живут постоянными вопросами без ответов. Такие люди не понимают своих духовно-нравственных потребностей, поэтому не могут их удовлетворять. Такое блуждание приводит к потери себя, разрушению своей жизни и жизней любящих тебя людей.

Размытые, нестандартные, нетрадиционные ценности, внедряемые в русское общество — философия потребления, индивидуализм, стяжательство — это одна из основных причин, разрушающих наш национальный характер.



Обличать и клеймить достаточно просто. Не просто задуматься над вопросом: что представляет собой жизнь человека без живой глубины, без «согретости» внутренним светом? Это – внешнее без внутреннего, видимость без сущности, оболочка, лишенная главного: пустой быт, суета, прах, пошлость. Мы должны понимать, что не разрешена проблема русского национального характера – он колеблется между слабохарактерностью и высшим героизмом. Веками его строили вера и армия, государственная служба и семья. Мы должны знать и понимать своеобразие нашего духа и опыта, то, что смутно понимают, но не до конца осмысливают в нас другие народы.

Возможно, то, что многие принимают в нашей культуре за крушение, является мученическим очищением, исторически оправданным, и ведет к духовному возрождению и перерождению.

Мыслители Н. А. Бердяев и Н. О. Лосский, будучи оба религиозной ориентации, на первое место ставили религиозность русского человека, которую считали внутренне ему присущей и из которой закономерно вытекали все частные нравственные свойства русской души, прежде всего искание абсолютного добра. Николай Онуфриевич Лосский подчёркивает, что русская идея — христианская идея, а потому и характер русского человека как христианина формируется под влиянием православной морали, ориентированной на поиск и несение добра, любви и правды.

### В нас нужно верить!

С религиозностью связаны и многие особенности русского характера. Именно благодаря ей мы – русские не можем жить без идеи. Когда отобрали веру в Бога, появилась вера в КПСС, отобрали веру в КПСС и коммунистическое будущее, появились бандиты, маргиналы, иваны-родства-не-помнящие, т.к. стало непонятно, во что и в кого верить. Сейчас ситуация медленно, но выравнивается.

Трудно сказать, причиной или следствием религиозности русских является их приверженность идее. Если есть какая-то идея, неважно какая (к примеру, религиозная, социальная, философская), она полностью овладевает русским человеком, делает его жизнь осмысленной, определенной.

Ради нее он готов трудиться, отказывать себе во всем, терпеть лишения и нужду, держаться определенных, идущих от идеи принципов. Не закон, а именно идея правит русским человеком: закон представляет собой материалистическое начало, преходящее и сиюминутное, а идея — вещь духовная, значит, вечная. Отними у русского человека идею, и он растеряется, почувствует свою ненужность, потеряет ориентиры и станет способным на любые бесчинства — нет духовной цели, нет и смысла в жизни, нет и необходимости сдерживаться, смиряться. Смирение — это противоположность гордыне и бунту, это спасение души человека.

Умом Россию не понять,

Аршином общим не измерить:

У ней особенная стать —

**В Россию можно только верить** — писал Ф. И. Тютчев. «В нас нужно верить!» — говорим мы. Вера в нравственную основу жизни с глубоким и серьёзным духовным наполнением, вера в возрождение идеи в России — то, что спасёт нас и сейчас. Русскому человеку очень трудно жить без прекрасной и бескорыстной идеи, без поклонения высоким идеалам.

Возрождение и перерождение заложено в нас самих. «Тёплой заступницей мира холодного» называл Россию М. Ю. Лермонтов. Большинство из нас видит и понимает враждебную сторону массовой культуры, возникшей недавно. Любое выздоровление происходит через обострение болезни. Очищение через страдание приведёт нас к «выздоровлению», к возрождению умения видеть красоту, мечтать о ней и пытаться её воссоздать, а воссоздав, возвращаться к ней мечтой за вдохновением. От этого душа будет становиться тоньше и нежнее, глубже и певучее, научится видеть себя, свое внутреннее и сокровенное.

Вера в нравственную основу жизни с глубоким и серьёзным духовным наполнением, вера в возрождение идеи в России – то, что спасёт нас и сейчас. Русскому человеку очень трудно жить без прекрасной и бескорыстной идеи, без поклонения высоким идеалам. Возрождение и перерождение заложено в нас самих.

В нас нужно верить!

Елизавета СОБОЛЕВСКАЯ



\* Название газеты подсказала нам «Астрономическая тетрадь» из сборника стихотворений «Эфемериды» Евгения Викторовича Соснина, а из его стихотворения «Мечта» взят слоган, который стал девизом газеты.

### Детская модельная библиотека МБУ «ЦБС Купинского района»



Главный редактор: Надежда МАРТЫНОВА. Технический редактор: Егор ИВАЩЕНКО.

Фотокорреспондент, дизайнер: Ольга ГОРЛОВА.

Корреспонденты: Герман БЛАХОВ, Елизавета БРАТЦЕВА.

Руководитель: Н. В. МРИХ.

Адрес: г. Купино, улица Советов, д. 90. Тел.: 8-983-307-29-69 Страница на сайте: http://kupino-lib.nsk.muzkult.ru/laniakeya

Тираж: 50 экземпляров

